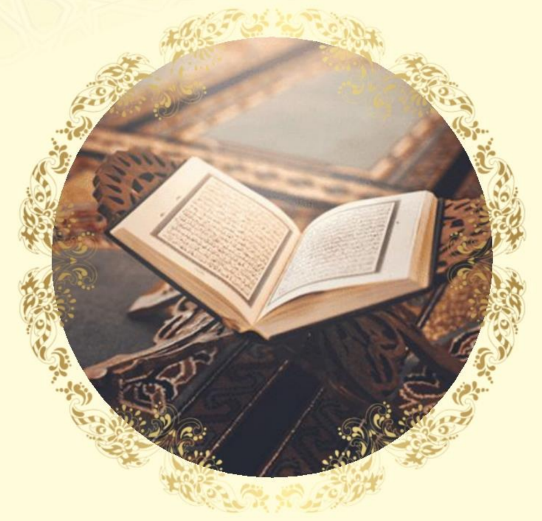
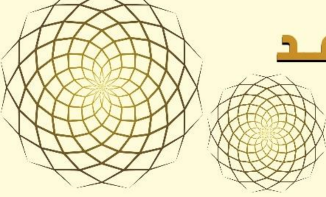
# المراحل الثمان لطالب فعم القرآن



# الدرس الثامن

السر السابع والثامن - الدرس الختامى\_ للسلسلة

م.علاء حامد



# الفهرس

| ۲  | مقدمه(تذكير <mark>بالدروس الماضيه)</mark>                                     |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٣  | المرحله السابعه (جمع الآيات التي تتكلم في موضوع واحد)                         |
| ٥  | ذكر أحوال يوم القيامه متفرقه                                                  |
| ٦  | وصف لاحوال الجوارح يوم القيامه                                                |
| ١٢ | ماقصه الله عز وجل من احوال الجبال يوم القيامه                                 |
| ١٤ | الفرق بين الأمر بالاجتناب والإخبار بالتحريم في القرآن                         |
| ١٦ | الآيات الوارده في الجهاد                                                      |
| ۲٠ | فصل في ترتيب سياق هديه مع الكفار والمنافقين من حين بعث الى حين لقى الله كالله |
| ۲۲ | المرحله الثامنةا                                                              |

الحمد لله أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم أما بعد

#### مقدمه (تذكير بالدروس الماضيه)

المرة الماضية كنا نتدارس كتاب طبعاً مراحل الثهان لطالب فهم القرآن الدكتور عصام العويد المرة الماضية اتكلمنا على المرحلة الخامسة والسادسة في المراحل اللي اتكلم عنها في فهم القرآن ازاي نفهم القرآن قال: إن احنا هنمشي ثمن مراحل وكان المرة الماضية في المرحلة الخامسة والسادسة، طبعاً كما بينا في أول الكتاب إن الدكتور اتكلم على ثمن مراحل ممكن خلالها الإنسان يتحسن جداً فهمه للقرآن في خلال الكتاب الرائع دا وموجود pdf على النت كما بينا مراراً. كما قال

#### المرحله الأولى:

هي فهم كلام السلف والوقوف على الآثار الواردة عن الرسول عليه الصلاة والسلام والصحابة والتابعين.

#### المرحلة الثانية:

هي فهم المعنى اللغوي للكلمات في القرآن مقارنة المعنى اللغوي دا بها ورد عن السلف وبالتالي يحصل ثراء للمعنى ويحصل مزيد من الاستنباط ومزيد من الفهم لمعنى الكلمة وفهم ليه السلف قالوا الكلام دا لان كل كلامه بيبقى في العادة فرعاً المعنى اللغوي لكن هم بيعمموه اكتر من مجرد المعنى اللي مذكور في المعاني.

#### المرحلة الثالثة:

كانت فهم دلالة حروف المعاني.

#### المرحلة الرابعة:

فهم دلالة الجملة والفعلية والتقديم والتأخير ونحو ذلك.

#### المرحلة الخامسة:

اللي تكلمنا عنها المرة اللي فاتت هي فهم السياق سياق الكلام بيؤدي لفهم المعنى

#### والمرحلة السادسة:

كانت فهم موضوع الصورة إن موضوع الصورة ممكن يؤثر معاك في الترجيح احياناً في ضبط بعض الكلمات ونحو ذلك.

## المرحله السابعه (جمع الآيات التي تتكلم في موضوع واحد)

المرحلة السابعة والثامنة: اللي معانا النهاردة هم آخر مرحلتين وينتهي هذا الكتاب الطيب المبارك اللي في إيدينا دا هو بيقولنا

المرحلة السابعة: هي جمع الآيات التي تتكلم في موضوع واحد في موضع واحد والمرحلة الثامنة: هيتكلم على المواقف اللي حصلت لبعض السلف حوالين بعض الآيات.

طبعاً هو بيذكر إن المرحلة السابعة والتامنة هي مش من صلب التفسير قوي لكن يعني هو طبعاً واضح ان هو كان بيتدرج معانا في المراحل اتكلم في المراحل بدأت مراحل بالأهم فالمهم كلام عن كلام السلف المعنى اللغوي من دلالة الحروف والمعاني دلالة الجملة وبعد كده بدأ الموضوع يضعف تدريجياً السياق وبعد كده موضوع السورة وبعد كده بيتكلم بإنك أنت تجمع الموضوع من كذا حتة في القرآن وبعد كده بيتكلم على مجرد مواقف للسلف مع العبادة هو الموضوع بيقل علاقته

بالتفسير لكن برضو هو مازال فهمك للمعاني دي بيضيفلك ثراء في المعنى ويخليك أكثر فهماً للمعنى وأكثر تأثراً ولو من باب التدبر ولو من باب الخشية ولو من باب الخشوع عند تلاوة بعض الآيات.

لكن المرحلة السابعة مش هينة يعني الثامنة هي اللي هنتكلم عنها كده لكن السابعة مؤثرة برضو في إنك أنت لا تسيء الفهم لأن بعض الآيات لو أنت بصيت لها في موضع واحد من القرآن قد لا تفهم أو موضعين لا تفهم لكن تحيط بها في كل المواضع تفهم الصورة كاملة ان في بعض المواضع تلتبس عليك واحياناً تحس فيه تعارض ما فيش تعارض ولا حاجة فالكل موضع بيكمل التاني واحياناً كل موضع احياناً بيبقى فيه نسخ احياناً بيبقى فيه علاقة بسبب النزول أو زمن النزول زي ما هنبيين مع بعض يقول المعاصرين يسمون ذلك التفسير الموضوعي هو الذي ألف فيه الامام الشنقيطي كتاب (اضواء البيان). طبعاً اضواء البيان تفسير القرآن بالقرآن كان الإمام الشنقيطي كان دايهاً كده يمسك الآية ويجيب كل المواضع اللي إتكلمت في نفس الموضوع دا حوالين الآيه دي ولما تتكرر تاني يشير يقول احنا اتكلمنا في الموضوع ده قبل كده وخلاص فكان يعني عمل طفرة في قصة تفسير القرآن بالقرآن بالقرآن .

ابن كثير عليه رحمة الله بيقول (المقصود بهذه المرحلة انه بعد ظهور جلالة السياق ومقصود السورة اللي هو المرحلة الخامسة والسادسة ينتقل البحث الى جمع الآيات من السور الأخرى التي تزيد في بيان معنى الآية أو السورة التي يراد تفسيرها ليتبين بذلك الناسخ من المنسوخ) أو ممكن تلاقييفي تعارض، فتدور هتبدأ يا ترى هو نفسه ولا مش نفسه ممكن يتبين لك ان هو في نسخ هتعرف بقى سبب النزول أو زمن النزول أو أو .. يطلع لا هو مش نسخ ودي الآية دي بتفيد الآية

دي بس عشان كده بيقول يبين العام من الخاص ،ويبين المطلق من المقيد ،المجمل من المبين هييجي في الأمثلة حاجات لكده عديها والأمثلة هتبين بعد كده،

### ذكر أحوال يوم القيامه متفرقه

بعد كده بيقول وده موضوع ده بيفيدنا في فهم أحوال يوم القيامة إن ربنا على ما ذكرش أحوال يوم القيامة مرة واحدة كده ورا بعض إنها كان يذكرها متفرقة، متفرقة لأن كان مطلوب إن يحصل تكرار للتذكير بالدار الآخرة في نفس الوقت ليس من الحكمة تكرار نفس المشهد بذاته في كل مكان وإنها من عادة القرآن طالما شيء تكرر يبقى فيه زيادة ولابد فيه إضافة كان يحصل أحياناً تقسيم للمشهد أنت تشوفه هنا تشوف لقطة معينة وبعد كده تأتي في صورة تانية تجيب لك لقطة ثانية خالص هتجيب لك لقطة تالتة فتيجي ترتب أو تجمع الكلام من الصور تفهم هي الدنيا ماشية ازاي لو خدت واحد بس تبقى إنت مش عارف احنا فين في يوم من الايام هي كده ولا كده هو المفروض يحصل كده ولا كده زي ما هنبين في الأمثلة فتكتشف إن ربنا جمع لك المشهد في عدة أماكن طبعاً ده بيبقى ليه حكم تانية ممكن يكون المشهد ده بالذات ليه علاقة بالصورة هو المشهد ده ليه ارتباط بالمعنى أو مشهد ده مؤثر للسياق حاجات بقى كتير بس احنا مش بنتكلم في النقطة دي احنا بنتكلم في نقطة إن فيه مشاهد من يوم القيامة كتير مبتبانش إلا لما تجمعها من الايه؟ تجمعها من القرآن كله، كما سيأتي.

بيقول من ذلك أيضاً التدرج في التشريع في هناك أحكام تدرجت فيها التشريع ولم تأتي في موضع واحد وإنها جه الحكم هنا وهنا وهنا وهنا وهنا تكتشف ان هو مفيش نسخ إنها او يعني كان في نسخ بس عن طريق التدرج ممكن الموضوع يبينلك منهجية الدعوة إلى الله على تشوف ربنا أمر

النبي على بالدعوة فين في موضع القرآن وفي المراحل المكية كان بيأمره بأيه في المراحل المدنية كان بيأمره بأيه تعرف تدرج المنهج الدعوي تدرج الجهاد ربنا أمر بأيه مكة في موضوع الجهاد دور على الآيات اللي بتتكلم على الجهاد في الصور المكية وبعد كده تتكلم تشوف جهاد في الصور اللي في أول العهد المدني وبعد كده الآيات بتتكلم على الجهاد في آخر العهد المدني تكتشف إن دي بتتكلم في حاجة، ودي بتتكلم في حاجة، ودي بتتكلم في حاجة تانية، هنا تفهم منهجية الجهاد تعرف لو أردنا نطبق الجهاد في الواقع المعاصر نعمل ايه، فتشوف نفسك هل أنا شبه العهد المكي يبقى آخر العهد المكي بيقى آخر العهد المكي، لا أنا في العهد المدني يبقى تاخد آيات العهد ده، لا أنا جامد قوي وفي آخر العهد المدني يبقى هنشو فها زي مسائل دي حالاً

#### وصف لاحوال الجوارح يوم القيامه

لذلك خلينا ننتقل على طول لمثال ذكر هنا هو صادر مثال طويل في الأول بيقول مثال الأول ان تفهم ما الذي سيحصل للجوارح يوم القيامة لأن الموضوع ده اتذكر في القرآن كتير قوي فتيجي تجمع المشهد تقدر توصف وصف كامل لكل جارحة بس مش ممكن تجمعه من مشهد واحد ذكر الله أحوال الجوارح يوم القيامة القلب والوجه والرأس والعنق والشعر والعينان الطرف الصوت الأذنان الفم الأيدي الأرجل الركب كيف كان حالها في ذلك اليوم؟ تخيل أنت جمعت الكلام على كل دا في القرآن كله تخيل يتكون معاك موضوع عامل ازاي الموضوع جميل جداً أحوال جوارح الانسان يوم القيامة. فكده هو بيتكلم على جارحة واحدة بس عشان نجيب مثلاً

#### ١. العين

العين ربنا وصفها بأيه في كل الماضي لما الموضوع ده بيتكون معاك وبيديك رؤية تحس إن أنت شايف المشهد بجد لأن كل مشهد جملك صفة واحدة بس فبيقول مشهد يصف لك حدة البصر فبصرك اليوم ايه؟ حديد.

الصفة الاولى: إذاً يوم القيامة تزداد قوة الإبصار قوة البصر تزيد لا تكون طبيعية.

تزيد تزداد قوة الإبصار ليكون الكافر مستبصراً يوم القيامة ويري المشاهد ربنا أسمعنا وأبصرنا.

قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ اللَّحْرِمُونَ نَاكِسُو رُءُوسِهِمْ عِندَ رَبِّمِ مْ رَبَّنَا أَبْصَرْ نَا وَسَمِعْنَا فَأَرْجِعْنَا فَأَوْنَ فَالْمُولِيْءُ فِي فَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ ﴾

الصفة الثانيه: شخوص العينين عين كده وشدة النظر واتساع العين.

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ ﴾

قال تعالى ﴿ وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحُقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَٰذَا بَلْ كُنَّا ظَالِينَ ﴾

وقال تعالى ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّهُ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالْمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ ﴾

الصفة الثالثه: من صفة العين إنها ذليلة خاشعة.

﴿ خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ ﴿ خاشعة ايه؟ ذلة. وقال تعالى ﴿ أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ ﴾

الصفة الرابعه: ومن أبصارهم إنها تتقلب في الأحوال.

قال تعالى: ﴿ رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ لَ يَخَافُونَ يَوْمًا تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَارُ ﴾

الصفة الخامسة: إنها لا تطرف ابداً. من شدة الهول ومن شدة ما ترى.

قال ﴿ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْئِدَتُهُمْ هَوَاءٌ ﴾ وأفئدتهم ايه؟ هواء

الصفه السادسه: أنها لاتستطيع ان تملا عينها من النار لهولها.

قال تعالى ﴿ وَتَرَالهُم يُعرَضُونَ عَلَيهَا خُشِعِينَ مِنَ ٱلذُّلِّ يَنظُرُونَ مِن طَرفٍ خَفِي ﴾

الصفة السابعة: إن لون عيون المجرمين هو الزرقة.

قال تعالى ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقًا ﴾ يومئذٍ ايه؟ زرقا.

الصفة الثامنة: ترى معارفها وأحبابها ثم تعرض عنهم.

قال تعالى ﴿ يُبَصَّرُ ونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ ﴾

الصفة التاسعة: العمى والطمث على العيون

﴿ وَمَن يَهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَاءَ مِن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَصُمَّا مَّأُواهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا ﴾ ﴿ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْ تَنِي أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا ﴾

﴿ لَمَ حَشَرْ تَنِي ﴾ ايه؟ هنا بقى يبان لك أهمية الجمع أنت لو جيت آخر صفة دي اللي هي التاسعة اللي بتتعارض مع أول صفة فبصرك اليوم ايه؟ حديد.

الله طب منين بصرك اليوم حديد؟ ومنين يرى المجرم مش عارف بنيه ، وبتاع ... وبعد كده الآية دي تقول عمياناً ازاي. بيفتح لك باب تساؤل لو أنت كل واحدة خدتها تخيل انت خدت مثلا المشهد اللي راح تقول ازاي يوم القيامة لو سئلت المجرمون يقولون عمياناً في يوم القيامة . وهو طول يوم القيامة أعمى وربنا قال نحشرهم يوم القيامة عمياً ، اذاً هو كل يوم القيامة أعمى طب لو انت بقى ما جمعتش ليه؟ ما جمعتش الموضوع لكن تيجي في موضوع آخر زي فبصر، أبصر بهم وأسمع، أبصرنا وسمعنا فارجعنا. فهنا تحتار يبقى هنا يحصل لك التساؤل قبل ما تغلط قبل ما تنقل معلومة غلط يبقى لازم تكون جمعت الموضوع عشان قدر تنقل الصح.

#### هنا بقى بيقول لنا ايه الرد على كده؟

بيقول يوم القيامة أحوال. يوم القيامة طويل يحصل فيه أحوال. ففي وقت يبصرون وينظرون ويكون حكمة ربنا في الوقت ده إن هم يشوفوا وده بيكون أشد ألماً ليهم من العمى وقتها . وفي موطن تاني يعميهم ويحشرهم على وجوههم

عشان كده بيقول هذه أحوال لا يلزم ان تكون في زمن واحد فقد جاء عن ابن عباس أقيل لابن عباس في قوله: ونحشر المجرمين يومئذ زرقا وقال في موضع آخر: ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عميا وبكما وصما فقال: إن ليوم القيامة حالات؛ فحالة يكونون فيه زرقا، وحالة عميا ودا بيفسر لك حالات تانيه كقوله تعالى فيَوْمَئِذٍ لَا يُسْأَلُ عَن ذَنبِهِ إِنسٌ وَلَا جَانٌ ﴾

## مثلاً ﴿ فَبِأَيِّ آلَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾

في موطن اخر تجد ربنا يسأله ماذا أجبتم المرسلين؟ مش كده؟ طب ده تعارض ربنا بيقول في وقت: لا يسأل بيسأله فيبدو هنا تفسيرها نفس التفسير بالظبط إن يوم القيامة أحوال مش مشهد واحد في مشهد يسأله في موطن آخر لا يسألون ويكون في كل مشهد عبرة وحكمة ومقصد وغير ذلك فلها تجد حاجات زي كده في القرآن تفهم إن أنت لما تجمع الدنيا يسهل عليك ايه؟ يسهل عليك الفهم.

مثلاً في موطن تجد ان المشركين بيقولوا والله ربنا ما كنا ايه؟ مشركين. ﴿ ثُمَّ لَمُ تَكُن فِتْنَتُهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا وَالله ّ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ وفي موطن آخر ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَالُوا وَالله ّ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ وفي موطن آخر ﴿ قَالُوا رَبَّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِّن سَبِيلٍ ﴾ الله هما بيعترفوا ولا بيكذبوا! صح يحلفون على الكذب وهم يعلمون.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَحْلِفُونَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ وَيَحْسَبُونَ الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ الْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ وينا بيوصف إن هم ييجيوا يوم القيامة يكذبوا ويحلفوا على الكذب إن هم ما عملوش حاجة غلط في موطن آخر زي إن هم اعترفوا صح؟

في موطن آخر ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَاؤُكُمُ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ ﴿ ثُمَّ لَمُ تَكُن فِتْنَتُهُمْ إِلَّا أَن قَالُوا وَاللهِ ۖ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ ما كنا ايه؟ ما كنا مشركين. أنظر كيف كذبوا على أنفسهم وضل عنهم ما كانوا يفترون.

وزي ما قلنا في موطن آخر يعترفون تماماً يا ربنا أخرجنا منها فإن عدنا ايه؟ فإنا ظالمون ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالْمُونَ ﴾

ونحو ذلك دي بقى تفسيرها إن يوم القيامة ايه؟ أحوال وأنه طبعاً واضح جداً إن الكذب هو الحال ألاولاني أكيد يعني ده تيجي انت هتيجي تشرح بقى يوم القيامة لما فهمت الموضوع كله، يوم القيامة ايه؟ الكافر في أول أمره يحاول أن يهرب بالكذب على الله على فيحلف وينكر أنه قد فعل كذا وكذا ثم يأذن الله للجوارح بقى مشهد فيها في النص إن هو الجوارح تستنطق الجوارح طب تعالى على فمه وبعد كده كل الجوارح بعد ذلك يعترف اعترفنا بذنوبنا وبعد كده يحاول إن هو يعني عن طريق الإعتراف والتذلل إن هو يخرج وبرضو ما تجبش معاه نتيجة،

إنه في موطن اللي يتكلم ربنا يأذن له بالكلام وموطن تاني ما يتكلمش ولا يفتح بقه هي أحوال ومشاهد فلما تيجي تجمع من الصور كلها الدنيا تبان معاك ما تحسش ان في تعارض بين القرآن وده طبعاً بتلاقيهم قلنا قبل كده الموضوع ده الآيات اللي فيها تعارض تخصص لها كتاب قلنا اسمه قبل كده هو كتاب للامام الشنقيطي الكتاب ده بيتباع بيبقى ملحق بالتفسير لو جبت التفسير كله بتاع اضواء البيان بتاع الامام الشنقيطي بيبقا في ملحق كده مع التفسير صغير وبيتباع لوحده ممكن تشتريه لوحده هو كتاب (دفع إيهام الإضطراب عن آيات الكتاب)

دفع يعني ده سواء من واحد بيقرأ لا هيكتشف إنها مضطربة وربنا قال ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا ﴾ وطبعا الكتاب ربنا مش ممكن يختلف لكن أنت بتلاقي آيات مختلفة فعلاً أكيد في رد على الإختلاف ده طب أنا مش عارف هات الكتاب دا في كل الإختلافات اللي في القرآن والردود عليها دفعة إيهام وهم يعني الإضطراب عن آيات

الكتاب العلامة ده بيتباع لوحده ولو انت جبت التفسير كله ملحق بالايه بالتفسير؟ تمام؟ بعد كده نفس الكلام في صفة الرأس هنعديها عشان دي طويلة شوية

## ماقصه الله عز وجل من احوال الجبال يوم القيامه

نخش في حتة تانية في صفحة ١٣٩ هو الكلام على الجبال وموضوع الجبال في القران تشعر انه يلغبطك خالص ونفس القصة لادم عليه السلام خلق من ايه؟ طين وبعد كده صلصال وحمق مسنون والكلام دا هي بتتكلم عن مراحل فهو التراب لما يتحط عليه ... ايه يبقى طين لما ينشف يبقى يعني ايه هي كل موطن يبين مرحلة من مراحل الخلق لما تفهمها كلها تعرف هو تكون ازاي الموضوع بدأ بأيه؟ ويتحط على ايه؟ ازاي ونشف يعني ايه فكل مرة ربنا يوصف مرحلة من مراحل التكوين زي ده مفيش تعارض و التراب طين ماء حمق مسنون كل ده واحد في الاخر بس هي مراحل.

زي بالظبط موضوع الجبال ده موضوع الجبال ربنا في موطن يقول ﴿ وَبُسَّتِ الجِبَالُ بَسًّا ﴾

- ﴿ وَحُمِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَٱلْجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّة وُحِدَة ﴾
  - ﴿ وَسُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴾
- ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا ﴾

ايه اللي بيحصل بالظبط كل مرة وصف شكل وليه معنى غير التاني فتحس إن في مشكلة عندك هي الجبال هيحصل فيها ايه يوم القيامة. جمع كل الآيات هتلاقي الموضوع سهل جداً.

الإمام الشنقيطي عليه رحمة الله جمع برضو الموضوع دا فيه يعني هو بيفسر الجزء دا ذكرها بالترتيب بقى ايه؟ ترتيب راقي جداً بص بقى هنا بيقول الإمام الشنقيطي هو الأول بيقول ما قصه الله تعالى الجبال يوم القيامة إنها تكون كثيباً مهيلاً وتكون كالعهن المنفوش وتسير كالسراب وهكذا في عدد من الآيات طبعاً الإعادة دي مش مجرد تكرار ملوش معنى إنها التكرار يضيف إليك معاني الإمام الشنقيطي بقى جمع كل هذه قال إن دي مراحل بتحصل بالترتيب لو مسكتها وعرفت ترتبها هتعرف إن احنا ماشيين بالترتيب عادي

ا أول حاجة بيقول ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفْخَةٌ وَاحِدَةٌ وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ وَالجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَةً وَاحِدَةٌ ﴾ يبقى أول حاجة الجبل بيحصل له ايه؟ دكة .

۲) وبعد كده بيقول ثم بين تعالى أنه يسيرها في الهواء بين السهاء والأرض وترى الجبال تحسبها
 جامدة وهي تمر مر السحاب وقال تعالى ﴿وَسُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا﴾

٣) ثم بين إنه يفتتها دي المرحلة اللي بعد كده قال تعالى ﴿ وَبُسَّتِ الْجِبَالُ بَسًّا ﴾ كالبسيس وهي دقيق مجدود كلنا عارفينها دي دقيق مدفون فيه سمن الجبال تبقى زي البسيسة كده

٤) ثم بين إنه هي تبقى في الأول بعد كده مرحلة أقل من كده تصير كالرمل المتهايل وكالعهن المنفوش وذلك قوله تعالى ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا ﴾ زي المنفوش وذلك قوله تعالى ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيبًا مَّهِيلًا ﴾ زي المنفوش وذلك كثيبًا مَّهيلًا ﴾ زي جبل رملة كده اتفتت أنت لسه شايفه كأنه جبل بس هو في الحقيقة صار أكبر حتة فيه أد الرملة

٥) وبعد كده يوصل لأقل من كده تصير كالهباء المنبس قال تعالى ﴿فَإِذَا رُجَّتِ الْأُرضُ رَجًّا وَبُسَّتِ الْجِبَالُ بَسًّا فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبَسَّا ﴾ عارف الهباء الهباء دي اللي هي ايه لما النور كده بيخش من الشباك كده في البيت عندك نور صغير بتلاقي في حاجات بتلعب كده في النور حاجات لا ترى بالعين المجردة يعني لو ما فيش النور دا دي الواحدة دي اسمها ايه؟ هباءة أقل من الرملة كهان دي كان الجبل ربنا بيوصف المراحل بتاعته من أول ما كان جبل لغاية ما هنخلي أكبر حتة فيه هباءة

# ٦) قال ثمبين إنها تسير سر اباً خلاص ﴿ وَسُيِّرَ تِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَ ابًّا ﴾

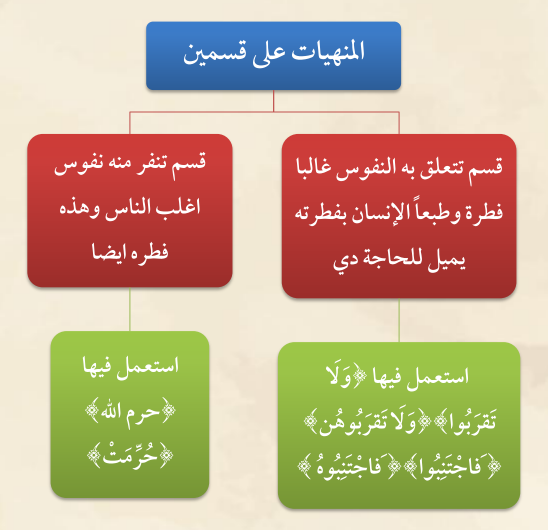
٧) وبينإنه ينسفها ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا ﴾ قالت هذه الآيات بينت أحوال الجبال في يوم القيامة فشوف لما تجمع المشهد كله الموضوع بيبان معاك احسن.

## الفرق بين الأمر بالاجتناب والإخبار بالتحريم في القرآن

بعد كده جاب لنا مثال لطيف قوي في المقارنة بين ان ربنا في بعض المحرمات قال إجتنبوها وبعض المحرمات قال الجتنبوها وبعض المحرمات قال حرمت. يعني ﴿فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴾ وقال ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ المُيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْخِنزِيرِ ﴾

ليه في بعض الحالات قال إجتنبوا وزي بالظبط لا تقربوا الزنا وليه بعض المواطن نهى مباشرةً حرمت عليهم او نهي عن الشيء مباشرةً ليه حاجات قال إجتنبوا أو قال لا تقربوا وحاجات تانية نهي عنها مباشرةً سواء قال حرمت أو قال لا تفعل كذا لا تأكلوا أموال اليتامي ونحو ذلك.

#### هنا بيفسر بيقول إن المنهيات على قسمين:



قسم تتعلق به النفوس غالبا فطرة وطبعاً الإنسان بفطرته يميل للحاجة دي يحبها فالحاجة اللي النفوس بتميل لها ربنا نهى عن الإقتراب منها لأن الإقتراب هيؤدي للايه؟ انك تدخل على طول لأن أنت اصلاً بتميل ليها .

بيقول كلمة جميلة قوي (صفحة ١٤٢) المنهيات تتعلق بها النفوس قال فالله جعل في النفس البشرية السوية ميلاً لها يعني الميل للحاجة دي مش دليل إنك وحش هي نفس السوية جبلت على ذلك تميل إلى النساء ونحو ذلك ثم نهاهم عنها لحكمة اخرى وابتلاءً وامتحاناً جعل النفوس تميل للشيء وجعل له منفذ حلال ومنفذ حرام زواج وزنا، الزواج قال الخاتكحوا الايامي الزناقال ولا تقربواالزنا وده امتحان هتعمل ايه؟ هتمشي في الحرام ولا في الحلال؟ بيقول فهذا التعلق

الفطري يؤدي إلى أن هذه المنهيات يقع فيها أكثر الناس \_عياذاً بالله تعالى\_ منها الزنا ، الخمر ، أكل الأموال بالباطل لذلك ربنا استعمل في هذه الاشياء ﴿ وَلَا تَقرَبُوا ﴾ ﴿ وَلَا تَقرَبُوهُ ﴾ ﴿ فَاجْتَنِبُوا ﴾ ﴿ فَاجْتَنِبُوا ﴾ ﴿ فَاجْتَنِبُوا ﴾ ﴿ فَاجْتَنِبُوا ﴾

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّهَا الْحُمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾

دول النفس اصلاً بتنفر منها يعني ما بتحبهاش النفس السوية، النفس الغير سوية ده موضوع مش موضوعنا بس النفس بتكره الأمور دي زي الدم وزي لحم الخنزير لذلك ربنا استعمل في الحاجات دي حرمت على طول ما نهاش عن القرب لأن القرب منها مش هيخليك تقع فيها. لان أنت اصلاً لو سوي اصلاً انت لا تميل لها. ان نهاك عنها وخلاص.

#### الآيات الوارده في الجهاد

بعد كده بيظهر ليها مثال تاني جميل قوي موضوع الجهاد بقى الموضوع الجهاد ده برضو يلغبطك لو مسكت آيات الجهاد في القرآن تحس إن أنت متشدد.

قوله تعالى ﴿ فَاعْفُوا وَاصْفَحُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ هُمْ كُفُّوا أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ لو مسكت الآيات دي تفهمها إن ربنا بيقول لنا ماتأذوش حد ما تضربوش حد اعفوا واصفحوا حتى يأتي الله الأمر خلاص هو يحصر فهمه الجهاد في الآيات دي هيقول احنا دين سلام وبتاع وربنا قال ﴿ اعفوا واصفحوا ﴾ وقال ﴿ كفوا أيديكم واقيموا الصلاة ﴾ احنا نصلي وخلاص صح ممكن يفهمها كده

وبعد كده واحد تاني لا يقول لك لا مين قال كده ربنا قال في موطن تاني ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ وَبَعَد كده واحد تاني ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ وَاللَّهُمْ ظُلِّمُوا وَإِنَّ اللهَ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾

﴿أُذِنَ ﴾ هنا معناه ( أُبيح ) يعني أُبيح لكم أن تدافعوا عن أنفسكم فيطلع باستنتاج إن الجهاد مباح فإذن يعني أنا مثلاً قولت لك ماتمسكش الموبايل مثلاً قلت لأبني مثلاً ما تمسكش الموبايل، ما تلعبش ذاكر بعد ما خلص مذاكرة قلت له ايه؟ اذنت لك، الإذن ده يعني وجوب ولا إباحة؟ إباحة ،أي حاجة كنت مانع عنها فكده قلت لك خلاص لو ما مسكتوش هزعل منك عادي ولو مسكته عادي برضو ده إباحة اسمها فقوله أُذن معناه ايه أُبيح لكم إذاً كان هنا الجهاد مباح عايزين تجاهدوا ما تجاهدوا ما عشان كده ممكن الواحد يطلع يقول لا الجهاد حكمه ايه؟ مباح.

واحد تاني يقول لك كلكم غلط ربنا قال: ﴿ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهِ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴾ هنطلع باستنتاج رابع إن الجهاد لازم كلنا في أي وقت في أي حالة كل المسلمين يطلعوا يجاهدوا الكفار في ديارهم شوفت أنت إتشتت ازاي أنا جبت لك أربع آيات كلهم بيطلعوا استنتاجات مختلفة لو كل واحد مسك آية واحدة في مكانها يطلع بفهم غير التاني لكن لو واحد الكلام بيقول طب ما ربنا هو اللي قال هو اللي قال لي وأكيد ربنا مش هيبقى كلامه

متعارض يبقى لازم نفهم أما دي مراحل نفهم بعض أو كل مرحلة مناسبة لحالة المؤمنين ساعتها ودا الصح إن كل آية ما تعرفها ازاي تعرفها بسبب النزول وزمن النزول كل واحدة نزلت امتى هتلاقي اللي بتاعة فاعفوا واصفحوا مثلا أو كده تلاقي كانت بتتكلم مثلا على العهد المكي أو لما كان المؤمنين مثلاً مستضعفين غير قادرين على الدفاع عن النفس حتى يعني مش قادر حتى يدافع عن نفسه كما كانوا في مكة في مكة مكانش يقدروا حتى يدافعوا عن نفسه لو دفعت عن نفسك مثلا حد اعتدى عليك تيجي تعتدي عليه تُباد يبقى أنت عملت مفسدة ضخمة جداً تمام.

يبقى إذاً نقول لا ده الآية بتاعة ﴿ فاعفوا واصفحوا ﴾ أو ﴿ كفوا أيديكم ﴾ دي يخاطب بها المسلمون في مكة أو كان يخاطبوا في الوقت الذي كانوا حتى غير قادرين فيه على الدفاع عن نفسه وكان الدفاع عن النفس سيؤدي إلى مفسدة أضخم من المفسدة اللي حاصلة أصلاً يعني لو اتعذب لك اتنين تلاتة مثلاً او اتقتل لك واحد اتنين لو حاولت تدافع عن نفسك هيموت عشرين لا يبقى الحكمة بتقول ايه اصبر وخلاص ﴿ فاعفوا واصفحوا ﴾ حتى ايه؟ ﴿ يأتي الله ﴾ اعفوا لغاية ما تفرج وتبقوا جامدين هقول لكم حاجة تانية بس اصبروا بس فصبروا وبقوا أقوى شوية بعد ما بدأت قوتهم تظهر شوية ربنا أذن ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهُ عَلَىٰ نُصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ كان في بداية العهد المدني إن هم إنتم اتظلمتم وطبعاً لسه النفوس مش مستعدة للجهاد قوي فعايزين تجاهدوا ماتجاهدوش الأمر واسع

بعد كده بقوا أقوى شوية ربنا قال لهم لا لازم بقى تدافعوا عن نفسكم خلاص مفيش هزار بقى ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الل

وبعد كده لما النفوس بقى ذاقت طعم الجهاد وتعلقت به ورأت المنازل ورأت روعة البذل وجمال التضحية في سبيل الله على وطبعا زادت قوتهم في المرحلة دي أُمروا أن يقاتلوا المشركين كافة ويطلبونهم في ديارهم يبقى هي دي لما أنا ألم الآيات دي في المصحف مش بفهم زيادة ولا مابفهمش زيادة تفرق معايا ولا مابتفرقش تفرق جداً جداً وتخليني أصلاً يستقيم فهمي قضية زي قضية الجهاد فيها إشكالية كبيرة جداً.

كل واحد فاهمها على شكل لأن كل واحد بيجيب الآيات اللي على مزاجه ويحطها في الوقت اللي على مزاجه عايزين تتسخن الناس هات لهم الآيات بتاعت آخر المرحلة المدنية أقول لهم لا ده احنا لازم قاتلوا المشركين كيف أقعد سخن فيهم وهم اصلاً أضعف من العهد المكي وخليهم يعملوا حاجة تؤدي الى مفاسد ضخمة جداً بجهل أنت مش عارف بتقول أنهي آيه في أنهي موضع فلازم لما أجي أستعمل الآيات لما أنا فهمت اللي أنا قلته دا هستعمل الآيات في موضعها في ناس هقول لهم «فاعفوا واصفحوا» وفي ناس هقول لهم دافعوا عن نفسكم بس يعني أنتم آخركم كده وفي ناس هيتقال لهم ﴿ وَقَاتِلُوا المُشْرِكِينَ كَافَّةً ﴾ مش كله زي بعض.

ما تجيش لواحد أصلاً ما عنده طاقة ولا قوة ولا بتاع تقول له اصمد وحارب وقاتل واثبت الكلام اللي كان بيتقال في آخر العهد المدني وتعميه عن القاتل كانت بتقول اعفوا واصفحوا فاهم الفكرة في ايه إن أنت تحسن استعمال كل آية في موضعها متحمسش ناس على الجهاد اللي هم أصلاً غير قادرين حتى على الدفاع عن النفس فلما تفهم أنت القصة دي مع بعض تعرف أنهي آية تستعمل فين وأنت نفسك تعمل بأنهي آيه والمسلمين في الزمن دا في المكان دا ايه الأصلح لهم في القتال هل يصبروا؟ هل يدافعوا؟ هل يهاجموا؟ إنه أمر يتعلق

- لبفهمك للآيات للسلايات ألم ألم المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة المراكبة
- $\downarrow$ وفهمك للنزول
  - لوزمن النزول
- ↓ وحال المسلمين ساعة النزول دا كان عامل ازاي؟
  - ل ثم فهمك للواقع بتاعك
- ♦ ومقارنة الواقع بتاعك بالواقع اللي نزلت فيه الآيات
  - لومحاولة استنباط أنت أنسب لأنهي مرحلة

كلام كتير فلو قاعد مبيلمش الموضوع من القرآن هيفهم فهم تاني خالص ففهمنا يعني قد ايه إنك أنت تلم الموضوع من القرآن بيديك ثراء كبير جداً في الفهم وبيحميك من الضلال.

## فصل في ترتيب سياق هديه مع الكفار والمنافقين من حين بعث الى حين لقى الله عجلًا

بيقولولنا بنفهم هدي النبي ﷺ في الدعوة إلى الله بدأ ازاي يقولنا:

- - ٢) ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَّتِّرُ ﴾ يبقى لازم تبقى عندك علم وعبادة عشان تقدر تستحمل اللي جاي
    - ٣) وبعد كده ﴿قُم فَأَنذِر﴾
    - ٤) بعد كده أنذر عشيرتك الأقربين
    - ٥) قال بعد كده أصنع بها تؤمر أعرض عن الجاهلين

أول ما بدأ بدأ بعلي بن أبي طالب وزيد ابن حارثة وخديجة وأبو بكر أقرب مجموعة له خلص الأول قبل تطلع بره فده يبين لك الخلل ما تدعوش قبل ما تبقى عارف أنت بتدعوا لأيه ،قرأ الأول وبعد كده قم فأنذر مش كل حاجة تتكلم فيها قبل ما تتكلم اتعلم غير كده ما تتكلمش كل ما تتعلم حاجة وتبقى فاهمها اتكلم فيها عرفت الصلاة ركن من أركان الإسلام قول للناس صلوا مش مشكلة عرفت الحجاب فرض قول للبنات اتحجبي مثلاً، لكن المسألة أنت مش فاهمها مش عارفها أو عارف إن فيها خلاف بس أنت مش فاهم تسكت وخلاص.

من غير ما تسأل لكن ما تعلمه و متأكد منه واثق فيه يتكلم، يبقى يقرأ الأول وبعد كده قم فأنذر وهكذا ومع كل دا لازم يبقى لك عبادة وإلا فيا معنى القراءة إذا لم تتحول إلى عبادة؟ يبقى لازم وهكذا ومع كل دا لازم يبقى أنا لازم أكون متكامل بس بتعلم في نفس الوقت عندي أوراد عبادة وفي نفس الوقت شغال دعوة إلى الله وماشي بتدرج بدعوة نفسي وبعد كده أدعو الأقربين والأبعد فالأبعد وهكذا فشوف الكلام دا راقي قوي.

#### المرحله الثامنة

المرحلة بقى الثامنة:

مرحلة لطيفة جداً جداً هو بيقول لنا هنا ايه المرحلة الثامنة دي؟ بيقول ( العناية بتدوين أخبار وقصص الائمة سلفاً وخلفاً مع القرآن، الاستشهاد بها في محلها من التفسير ).

يعني تجيب أحوال السلف مع الآيات مثلاً يقول لك سيدنا عمر في الآية دي حصل معاه كذا سيدنا عمر حصل معاه كذا وحطها مع التفسير وأنت بتيجي تفكر حط القصة وأنت بتفسرها هتلاقي حصلك معنى زيادة ولو كان زيادة تدبر فلو كان زيادة خشية نضرب أمثلة هو بيقول هنا بيقول إن الموضوع دا مالوش دعوة بالتفسير بقى خالص وإنها دا لكي يمتلئ الإنسان يعني ويزداد المتلاءً وصراعاً

بيقول: وجود القصة في التفسير سيجعلك لن تخلو من فائدة إما في إحقاق حق أو رجع مبطل أن السلف تعلموا القرآن في الرد على أهل البدع فتعرف إن الآية دي تنفع في الرد على البدعة دي كان يجيبوا مثلا يرد على البدعة بآية وبالتالي أول مرة تستنتج إن الآية دي فيها على الآية على البدعة دي. وهنشوف دلوقتي بيقول منها التأثر والخشية تكون أول مرة تعدي على الآية دي عمرك ما تأثرت تكتشف ان فلان ده قعد طول الليل يبكي فيها الموضوع يخليك كل ما تعدي على دي تفتكر إن فلان قام بها طوال الليل يبكي، أنت عايز تقف هو ليه وقف طب ما أفكر شوية ويمكن تحضر العبرة أو التأثر.

بيقول ممكن يحصل لك توبة لما تعرف فضيل ابن عياض تاب في قوله تعالى ﴿أَلَمْ يَأْنِ لِللَّذِينَ الراجل آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُم لِذِكْرِ اللهِ ﴾ كل ما تعدي على الآية دي تقول إمتى أبقى زي الراجل الطيب إمتى أقول آن يارب ... آن يارب ... هكذا... يقول تحصل لك تربية تزكية تفقه استنباط ونحو ذلك يعني مجرد تمرسك في قراءة كيف تعامل السلف مع الآيات أصلاً بيديك خبرة تعرف الآية دي أعمل بها ايه.

بيضرب لنا بقى أمثلة بيقول حكى ابن كثير في تفسير ان عمر حكم ابن كثير في تفسيره عادة المفسرين ان هم عشان يزيدوا المعنى الثراء كان يجيبوا قصة كده أثناء التفسير ان عمر وخرج يعس المدينة ذات ليلة فمر بدار رجل من المسلمين فوافقه قائماً يصلي فوقف يستمع قراءته فقرأ الطور حتى بلغ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَواقِعٌ ما لَهُ مِن دافع ﴾ فقال عمر قسمٌ ورب الكعبة حق فنزل عن حماره وإستند إلى حائط طب تخيل عايز تتخيل المشهد هتتخيل وهو راكب حمار خليفة؟ وماشي في وسط المسلمين كده بيشوف أخبارهم عدى على بيت رجل مسلم سمعه بيصلي الناس تشوف المسلمين عامل يصلي في بيته صوته عالي والناس كانوا بيجهروا بالقرآن سمعوا ان عذاب ينزل مع الحار ورجله مش شايلاه ويسند على حيطة يعني هيقع يستند على حائط

قال (فمكث ملياً واقف كده كتير فكر قال ثم عاد إلى منزله ومكث شهر يعودوه الناس ولا يدورن ما مرضه هي) ، هو سمع الآية قاعد على السرير شهر، هو مش عارف فيه ايه ولا الناس عارفة فيه ايه، تعدي عليك ازاي بعد كده الآية دي تستمتع بها ازاي بعد كدا ما كل تعدي تفتكر سيدنا عمر حصله كدا لعلك أنت اليوم تتأثر ولعلك تطلب تفسيرها وتقعد تتعمق فيها ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ مَا لَهُ مِن دافِعِ ﴾

ما ذكره السيوفي في الدور المنثور برضو في التفسير السيوطي ذكر قوله تعالى ﴿ وَنادى أَصحابُ النّارِ أَصحابَ الجَنّةِ أَن أَفيضوا عَلَينا مِنَ الماءِ أَو مِمّا رَزَقَكُمُ اللهُ قالوا إِنَّ اللهُ حَرَّمَهُما عَلَى الكافِرينَ ﴾ وذكر أثراً أن عبد الله بن عمر ﴿ شرب ماءً باردا ذات يوم ثم بكى اشتد بكاءه فقيل له ما يبكيك؟ قال ذكرت آية في كتاب الله تعالى وهي قول الله تعالى ﴿ وَحيلَ بَينَهُم وَبَينَ ما يَشتَهونَ كَما فُعِلَ بِأَشياعِهِم مِن قَبلُ إِنَّهُم كانوا في شَكِّ مُريبٍ ﴾ لقد عرفت إن أهل النار لا يشتهون شيئاً كما يشتهون الماء البارد واقرؤوا إن شئتم ﴿ أَن أَفيضوا عَلَينا مِنَ الماءِ أَو مِمّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾ يعني من ما رزقكم الله دي تشمل كل حاجة بس جابوا الماء لوحدها ماء الأول

وبعد كده قالوا كل حاجة استنتج إن هما لن يشتهوا شيء مثل الماء بيقول له هات ماء وهات كله طب ليه قلت ماء، ماهو كله خلاص لا الماء دي موضوع تاني فهو حاسس بنعمة الماء دي وماء باردة كهان شوية بس هم ما قالوش ماء بارد لأن هو لما شرب ماء وبارد تيجي أنت كل يوم تفتح التلاجة تشرب الماء البارد تحس إن أنت مقصر في شكر ربنا صح أنك أنت في نعيم تحس إن أنت راضي عن ربنا أنعم عليا حاجات كتير تصدق وأنا قاعد أشتكي ربنا ليه يا رب ما بتعمليش كذا كذا ليه هي الحاجة الواحدة اللي انت مثلاً طلبتها وما حصلتش حصل لك ١٠٠ حاجة تانية أقسم بالله التلاجة دي فيها نعم لا تعد ولا تحصي ماء بارد افتح التلاجة افتح بيتك بس وشوف اللي فيها والله العظيم تستحي من نفسك ازاي أن أنت تشتكي مثلاً تقول لي ربنا ما بيعمليش كذا ليه؟ مش عارف ايه ده ايه الجحود ده ده ابن عمر شرب بس مرة ماء بارد بكي لأنه شعر أن أهل النار لن يشتهوا شيء مثل الماء وأنا كل يوم أشرب ماء بارد ولا عمري ولا حتى شكرت ربنا سبحان الله طب لما تعدي عليك الآيه دي يا أولادي ﴿ وَحيلَ بَينَهُم وَبَينَ ما يَسْتَهُونَ كَمَا فُعِلَ بِأَشْياعِهِم

مِن قَبلُ إِنَّهُم كانوا في شَكِّ مُريبٍ ﴾ مدى التأثر اللي ممكن يحصل عندك قد ايه وأنت أصلاً كل يوم بتتفاعل مع الماء البارد وعمرك ما بتنسى الآية دي خلاص لزقت معاك ان ابن عمر عمل كده حاجة عظيمة جداً.

قوله تعالى مثلاً مثال الرابع خلينا نسأل الراجل في تفسيره عند قوله تعالى ﴿ وَلُوطًا إِذَ قَالَ لِقَومِهِ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِن أَحَدٍ مِنَ العالمَينَ ﴾ بيقول لوليد بن عبد الملك الخليفة الأموي باني جامع دمشق يقول لولا والله لولا إن الله تعالى قص علينا خبر قوم لوط ما ظننت ان ذكراً يعلو ذكر شوف الرجالة شوف الرجولة شوف الناس كانوا عاملين ازاي بيقولوا ان ربنا قال لنا ان في ناس عملوا كده كنت قولت الكلام ده كذب ان ربنا اللي قاله هو فيه ذكر يعلو ذكر ده يخليك تستقبح شذوذ تستقبح هذه الفعلة الشائعة التي انتشرت في بلاد المسلمين حتى صار الآن يطالب الناس بالاعتراف بها ويطالب ان يكون للمثليين دول ايه؟ هوية ويتكتب مثلي يعترف به وعملوا لهم علم ومهر جانات ومؤتمرات وضغط على العالم الدولي عشان يعترف بهم

ترجع أنت تقول ياه احنا في غربة شديدة جداً للناس أيام الصحابة مش قبل قوم لوط ده أيام الصحابة اللي هو بعد قوم ولوط بكتير ناس مش متخيلين في حد بيعمل كده واضح انإن للي حصل في قوم ده ما تكررش لمدة طويلة يعني تكرر بس في العصر الحديث يعني من أيام قوم لوط لغاية العصر الحديث ما حصلتش بدليل أن الصحابة اللي هو بعد قوم لوط بالآف السنين بيقول ما شفناش حاجة كده هو في حد بيعمل كده وكأن الموضوع ده حصل في قوم لوط و انتهى ثم الآن يعاد مرة ثانية اذاً جاهلية القرن العشرين أسوأ من جاهلية المشركين مشركين العرب ما كانش عندهم مشكلة دي كانوا رجال مهاكان.

بعد كده ذكر فصل بين فيه جاب بقى فصل كده بعد كده من أول صفحة ١٥٥ نفس الكلام ده بس حاول يرتبه على ترتيب القرآن يعني انا هجيب نفس الكلام ده اللي احنا قولناه بس هحاول أرتبه في ترتيب السور وبيقول لعل دي تبقى سنة حد بعد كده ياخد الموضوع ده يعمله عشان هو بيقول انا لم استقصي ان انا جبت شوية كده حاجات مبعثرة بس حاولت أرتبها بترتيب القرآن ويمكن حد ينشط وياخد الموضوع ده هيعمله موضوع لوحده ما ورد عن السلف من قصص وآثار حول الآيات ويرتبها في ترتيب المصحف.

بص بقى الحتة دي أرسل هشام عبد العامل هناك إلى غيلان الدمشقي قال: ألست كنت عاهدت الله لعمر بن عبدالعزيز ألا يتكلم في شيء من كلامك هو غيلان دمشق دا بيقول ان ليه ان افعال العباد بأيديهم هم الذين يخلقونها وان ربنا ملوش سلطان على افعال العباد وكان بيتكلم

بالكلام دا فقال اقلني يا امير المؤمنين طبعاً هشام عبد الملك بيقول له انت كنت عاهدت عمر عبد العزيز اللي قبليه انك ما تتكلمش تاني وما تقولش العقيدة الفاسدة دي فقال له سامحني يا أمير المؤمنين قال له لا أقالني الله إن أنا أقلتك يا عدو الله أتقرأ فاتحة الكتاب قال نعم قال اقرأ فقال بسم الله الرحيم الحمد لله رب العالمين الرحيم مالك يوم الدين أياك نعبد وإياك نستعين.. وقال قف يا عدو الله علام تستعين الله على أمر بيدك أم أمر بيده شوفت قتله ازاي قتله بايه في الفاتحة قال له انت بتقول إن أمرك وإن ربنا مالوش سلطان على أفعال العبادة طب تستعين بيه ليه بنقول نستعين إذا كان أمرك بيدك أنت وإن ربنا ملوش سلطان على فعل عبادي وأحطها معايا في باب العقيدة في التوحيد باب القدر في الرد على اللي بيتكلموا بالمسائل

بيقول بعد كده جاب بقى سورة البقرة لكن خلينا في سورة يوسف قوله تعالى ﴿ وَتَوَلّى عَنهُم وَقَالَ يَا أَسَفَى عَلَى يوسُفَ وَابِيَضَّت عَيناهُ مِنَ الْحُزنِ فَهُو كَظيمٌ ﴾ بص الحتة الجامدة دي حتة جامدة عن سعيد قال لقد أعطيت هذه الأمة عند المصيبة شيئاً لم تعطه الأنبياء من قبلهم قال وهو قول الله تعالي ﴿ الَّذينَ إِذَا أَصابَتُهُم مُصيبَةٌ قالوا إِنّا لله وَإِنّا إِلَيهِ راجِعونَ ﴾ قال لو أعطيها الأنبياء لأعطيها يعقوب وهو بيقول يا أسفي على يوسف، يعقوب ماعندوش حاجة يقولها في الموقف دا وربنا ادخر لينا الكلمة العظيمة دي لهذه الأمة خصيصاً نحن نقول عند المصائب

﴿ إِنَّا للهِ وَإِنَّا إِلَيهِ راجِعُونَ ﴾ سبحان الله فده بيخليك عند كل مصيبة تتمتع بهذه الكلمة مش بتشعر بس إن هي كلمة موافقة لأمر الله بل تشعر انها هدية لهذه الأمة إن ربنا هدانا لهذه الكلمة ولم

يهدي إليها أحد من قبلنا حتى يعقوب في عز الأزمة ما قال إلا يا أسفي على يوسف ما عندوش هو ما فيش حاجة تتقال في موقف زي ده مسنونة زي ما جاء عن النبي على الله الله على ا

بيقول طبعاً الحاجات اللي تذكر في سورة يوسف أن العلامة الشيخ محمد رشيد رضا صاحب يعني كتاب (المنار) هو كتاب رائع جداً في التفسير كان آخر ما وصل إليه في التفسير قوله تعالى عن يوسف العلام قوله تعالى: ﴿ رَبِّ قَد آتَيتَني مِنَ الْمُلكِ وَعَلَّمتَني مِن تأويلِ الأَحاديثِ فاطِرَ السَّهاواتِ وَالأَرضِ أَنتَ وَلِيّي فِي الدُّنيا وَالآخِرَةِ تَوَفَّني مُسلِمًا وَأَلِحقني بِالصّالِحِينَ ﴾ آخر آية في الصلاة الشيخ محمد الرشيد رضا رحمه الله تعالى ومات بعدها ومثل ذلك العلامة الشنقيطي اللي احنا ذكرنا قصته كان آخر علماء الشنقيطي ما كملش أضواء البيان ما كملهوش إنها في حد تاني جه بعديه كمله.

لكن العلامة الشنقيطي انتهي في تفسيره الى آخر آية في سورة المجادلة وهي قول الله تعالى الله تَجِدُ قُومًا يُؤمِنونَ بِالله وَاليَومِ الآخِرِ يُوادّونَ مَن حاد الله وَرَسولَهُ وَلَو كانوا آباءَهُم أَو أَبناءَهُم أَو إِخوانَهُم أَو عَشيرَتُهُم أُولئِكَ كَتَبَ في قُلوبِهِمُ الإيهانَ وَأَيَّدَهُم بِروحٍ مِنهُ وَيُدخِلُهُم جَنّاتٍ تَجري مِن تَحتِهَا الأَنهارُ خالِدينَ فيها رَضِيَ الله عنهُم وَرَضوا عَنهُ أُولئِكَ حِزبُ الله أَلا إِنَّ حِزبَ الله هم المُفلِحونَ كانت آخر آية فسرها عليه رحمة الله تعالى كذلك الإمام ابن تيمية كان محبوس في السجن ظل مدة طويلة محبوس في السجن وكان له أخ محبوس معاه وقررا ان هما يختموا القرآن فختموه ثهانين ختمة،

وفي الختمة الثمانين قرأ ابن تيمية رحمه الله سورة القمر حتى وصل الى نهايتها في قوله تعالى ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرِ فِي مَقَعَدِ صِدقٍ عِندَ مَليكٍ مُقتَدِرٍ ﴾ ثم مات رحمه الله تعالى

يحكي قصة توبة ابراهيم بن أدهم عليه سحائب الرحمة وهو يذكر سورة المؤمنون بيقول للناس اللي ما تعرفوش ابراهيم الأدهم كان من الأشراف كان أبوه أمير فكان رجل منعم مرفه لعوب كسول ليس له هم في العلم ولا في العبادة ابراهيم الأدهم بيقول كان أبوه كثير المال والخدم والمراكب فبينها ابراهيم الأدهم في الصيد على فرسه يرقده ماشي فاذا هو بصوتٍ من فوقه يا ابراهيم ما هذا العبس ﴿ أَفَحَسِبتُم أَنَّها خَلَقناكُم عَبَثًا وَأَنَّكُم إِلَينا لا تُرجَعونَ ﴾ اتق الله عليك بالزاد ليوم الفاقة فنزل عن دابته وأخذ في عمل الآخرة سبحان الله

ذكر مثلاً في سورة الجاثية المثال الثامنر قال قرأ تميم الدارية على سورة الجاثية فلما أتى على هذه ﴿ أَم حَسِبَ اللّذينَ اجتَرَحُوا السّيّئاتِ أَن نَجعَلَهُم كَالّذينَ آمَنوا وَعَمِلُوا الصّالِحاتِ سَواءً محياهُم وَمَاتُهُم ساءَ ما يَحكُمونَ ﴾ فلم يزل يكررها ويبكي حتى أصبح وهو عند المقام.

ثم ذكر ايضاً في المثال العاشر: أن أبوحنيفة وأرضاه قام ليلاً بقوله تعالى بل السّاعَةُ مَوعِدُهُم وَالسّاعَةُ أَدهى وَأَمَرُ ﴾ يرددها ويبكي ويتضرع .

ثم ذكر سورة الحديد وكيف أن الفضيل بن عياض تاب بسبب قوله تعالى ﴿ أَلَم يَأْنِ لِلَّذِينَ الْمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوجُهُم لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ ﴾ قال كان الفضيل لا يرى شاطراً شاطر الله هو يعني حرام يعني كان حرامي زمان بيجيب الموس او كده يقطع به الكيس بتاع الفلوس

ويسرق الفلوس اللي جواها الكيس دا فكان يسمى الحرامي شاطر عشان كده بيقول لك مثلاً ما تقولش على واحد شاطر يعني من الشاطر دي معناها حرامي يعني ممكن لو استعمال العرف بتاعها اتغير أمر أسهل يعني بس يفضل أن أنت ما تعملش الكلمة دي إن هي شاطر معناها حرامي يعني قال كان الفضيل بن عياض شاطرا عرفنا يعني ايه شاطر؟ حرامي يعني يقطع الطريق مش كده كمان كان بيقطع عليه الطريق

وكان سبب توبته أنه عشق جارية فبينها هو يرتقي الجدران إليها سمع رجلاً يتلو ﴿ أَلَم يَأْنِ لِللَّهِ مَن الْحَقِّ ﴾قال يا ربي قد آن فرجع فأواه الليل للله ومن آمنوا أن تَخشَعَ قُلوبُهُم لِذِكرِ الله وما نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ ﴾قال يا ربي قد آن فرجع فأواه الليل إلى خربة خرابة فاذا فيها رفقة فقال بعضهم نرتحل فقال قوم حتى نصبح فإن فضيلاً على الطريق يقطع علينا يتخيل كان رهيب لدرجة ايه؟ إن الناس بتخاف منه وهو مش موجود يعني بيقول له ما تسافرش ليه؟ فضيل احتمال يطلع في السكة واضح ان هو كان مسمع جامد يعني،

يعني برضو دي بتديك معنى تاني دي مش توبة واحد عادي يعني زعيم المجرمين جامد جداً لدرجة ان البلد كلها لو عرفت ان هو موجود أصلاً ما بيسافروش أصلاً وممكن يقعدوا خايفين في مكانهم من غير ما يشوفوه قد ايه هو مرعب قد ايه كان قاسي قد ايه كان غليظ قد ايه كان شديد لدرجة الناس بتخاف منه في مكانها فقال لا لا لا ما تسافرش بيقولوا الفضيل موجود قال فتاب الفضيل وأمنهم طلع لهم بقى مش عارف هما عملوا ايه ساعتها قال وجاور بالحرم حتى مات لذلك سمي الفضيل عابد الحرمين لأن هو كان ما بين الحرم المكي والمدينة ما بيعرفش حتة تانية يتعبد هنا يخلص يتعب بعد هنا يخلص بعدين يخلص لغاية ما مات على كده سبحان الله

خلينا في المثال ١٣: لما ذكر أبو حنيفة قال: قرأ بنا علي بن الحسين المؤذن في عشاء الآخرة اذا زلرلت مين اللي بيقرأ علي بن الحسين علي ابن الحسين من اللي واقف أبو حنيفة بيصلي تخيل بقى للصلاة عاملة ازاي ابو حنيفة خلفه فلم قضى الصلاة وخرج الناس نظرت الى أبي حنيفة وهو جالس يفكر ويتنفس بيبقى الصلاة ما تحركش قاعد يفكر بس بيقول أنا أصلاً كنت عايزه قال فقلت: أقوم لا يشتغل قلبه بي قلت أروح طالما كده كده شكله مركز بلاش أشغله دلوقتي فجئت وقد طلع الفجر بعد العشاء راح جاء له الفجر قال وهو قائم وقد أخذ بلحية نفسه وهو يقول يا من يجزئ مثقال ذرة خيراً خيراً ويا من يجزئ بمثقال ذرة شر شراً أجر النعمان اللي هو أبو حنيفة عبدك من النار وما يقرب منها من السوء وأدخله في سعة رحمتك ده من العشاء هو قعد يفكر في السورة وحول السورة إلى دعاء ومن العشاء بيقوله وماسك لحيته بيبكي الراجل

جاء له الفجر لقاه على الوضع ده زي ما سابه بيقول فأخذت القنديل هو طبعاً جاي بالنور بقى وداخل المسجد بيقول فلها دخلت شاف أبو حنيفة عرف إن هو سمعه بص بقى الكلام الزيادة، قال :اكتم ما رأيت\_ أوعى تقول لحد على اللي انت شفته\_ سبحان الله آخر قصة ذكرها في سورة التكاثر لطيف قوي قال سورة في سورة التكاثر كنا على باب الفضيل بن عياض فأذن عليه فلم يؤذن لنا، قعدوا يخبطوا عليه مافتحش، فقيل لنا أنه لا يخرج إليكم أو يسمع القرآن مش هيفتح لان هو واضح ان هو بيجيب ورد أو حاجة كده يعني بيقول الحاجة الوحيدة اللي هتطلعه انك تقرأ قرآن هو ده الحاجه اللي بتخليه يطلع قال وكان معنا رجل مؤذن وكان صيتاً صوته عالي فقلنا له اقرأ ألهاكم التكاثر سبحان الله حتى زرتم المقابر قال ورفع بها صوته قال فأشرف علينا الفضيل بن عياض خلاص مش قادر طلعلوهم وهو يبكي لحد ما لحيته اتبلت، طلعوه بقراءة القرآن وأنشأ يقول بلغت الثانين أو جزتها فهاذا أمل أو أنتظر ثهانون

من مولدي وبعد الثانين ما ينتظر عالتني السنون فأبلينني ثم أخذ يبكي مش قادر يكمل الشعر فكان في واحد من اللي واقفين حافظ الشاعر ده أصلاً أتمه له: وعالتني السنون فأبلينني فرقت عظامي وكلا البصر ايه ده ايه ده تحس إن أنت ايه؟ وهم وهم خيال ما هذا ازاي الناس وصلت لكده يبقى احنا ده كله بنحاول نقرب.

من أحد الأسباب اللي خلت السلف يوصلوا لكده هو أن هم فاهمين القرآن فاهمين القرآن لذلك بنقول في النهاية اللي عايز مثلا ايه ياخد منهج كده سريع في قراءة التفسير خلاص انت فهمت القواعد طيب أفسر بقى اللي أقرأه تبدأ بالترتيب:

#### خطة للبدء في قراءة كتب التفسير

١) أول حاجة تفسير في معاني معاني القرآن مثل كتاب اسمه (السراج في غريب القرآن) سراج في غريب القرآن بيجيب الكلمات اللي هي المشكلة ويقول لك معناها ايه أو معانيها في غريب القرآن
 القرآن

٢) اقرأ ايه بعديه تقرأ (التفسير الميسر) اللي هو اللي موجود على هامش المصحف ده التفسير
 الميسر او المرحلة دي ايه رأيك المختصر في التفسير زيه بالظبط على هامش المصحف

٣) بعد كده تقرأ (تفسير السعدي) للإمام السعدي

٤) بعد كده تقرأ (مختصر ابن كثير اللي هو المصباح المنير مختصر ابن كثير) اللي اسمه المصباح المنير

٥) وبعد كده ممكن أما تقرأ ابن كثير نفسه أو تقرأ أضواء البيان بتاع الإمام الشنقيطي

- ٦) بعد (أضواء البيان) تقرأ فتح القدير للشوكاني
- ٧) بعد فتح القدير للإمام الشوكاني ممكن بقى لو عديت (اقرأ التحرير والتنوير للإمام الطاهر
  ابن عاشور) كتاب التحرير والتنوير للإمام الطاهر ابن عاشور
- ٨) من الكتب اللي تساعدك بقى تعمل لك كده يعني تعينك على التدبر كتاب (مفاتيح تدبر القرآن للدكتور خالد اللاحم كتاب الطريق الى القرآن للدكتور ابراهيم السكران

وعموماً كتب ابراهيم السكران كلها كتب طيبة لو إنت بقى عايز خلاص احنا كنا منهج التفسير ومنهج في التدبر بس طب أنا بقى أعمل ايه تاني بعد الكتاب دي كأصول تفسير احنا بنتكلم في أصول التفسير

- ٩) اقرأ ايه بعد كده في أصول التفسير اللي بعد كده تقرأ كتاب اسمه التحرير في أصول التفسير اللحرير في أصول التفسير للدكتور مساعد التيار التحرير في أصول بعد الكتاب ده المرحلة اللي بعديه مكتب كبير شوية حوالي ٣٥٠ صفحة بس بقى ايه عاش بقى التحرير في أصول التفسير للدكتور مساعد التيار
- ١) بعدیه کتاب أصعب شویة اسمه قواعد التفسیر للدکتور خالد السبت قواعد التفسیر مجلدین
  بقی الدکتور خالد
- ۱۱) بعد كده بقى ممكن تستزيد كده اسمه الترجيح عند المفسرين قواعد الترجيح عند المفسرين للدكتور حسين الحربي دكتور حسين

كل الكتب دي موجودة بي دي اف على النت سهل جداً تنزلها وتقرأها فزود المنهج ايه المقترح نسأل الله يتقبل منا ومنكم صالح العمل بهذا الكلام وأن يجعل هذا الكلام حجةً لنا لا علينا يوم القيامة سبحانك اللهم ربنا وبحمدك أشهد أن لا إله إلا أنت أستغفرك وأتوب إليك.